Arus Jurnal Sosial dan Humaniora
(AJSH)

Website: http://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh Arden Jaya Publisher
Email: jurnal.ajsh@ardenjaya.com

N

JA%n v sonay A sas

Transmisi Picak Khakot di Kabupaten Tanggamus Provinsi Lampung

INFO PENULIS | INFO ARTIKEL

Dwiyana Habsary | ISSN: 2808-1307
Universitas Lampung | Vol. 5, No. 3, Desember 2025
habsarydwiyana@gmail.com | https://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh

Nabilla Kurnia Adzan
Universitas Lampung
nabilla.kurnia@fkip.unila.ac.id

Agung Kurniawan
Universitas Lampung
agung.kurniawan@fkip.unila.ac.id

[ Wayan Mustika
Universitas Lampung
Iwayan.mustika@fkip.unila.ac.id

© 2025 Arden Jaya Publisher All rights reserved

Saran Penulisan Referensi:

Habsary, D., Adzan, N. K,, Kurniawan, A., & Mustika, I. W. (2025). Transmisi Picak Khakot di Kabupaten
Tanggamus Provinsi Lampung. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 5 (3),3562-3568.

Abstrak

Picak Khakot merupakan salah satu warisan budaya takbenda masyarakat Lampung di
kabupaten Tanggamus. Tarian ini memiliki nilai historis, estetis, dan simbolik yang kuat.
Artikel ini membahas proses transmisi Picak Khakot sebagai bentuk pelestarian budaya
lokal di tengah dinamika social dan perkembangan zaman. Penelitian ini merupakan
penelitian kualitatif dengan menggunakan teknik pengumpulan data studi Pustaka dan
observasi lapangan, serta dianalisis menggunakan teori transmisi budaya. Hasil kajian
menunjukkan, bahwa proses pewarisan Picak Khakot dilakukan melalui dua jalur utama,
yakni transmisi formal melalui sanggar seni, serta transmisi informal melalui lingkungan
keluarga dan komunitas adat. Selain itu, transmisi ini juga dipengaruhi oleh media digital
sebagai sarana baru dalam memperluas jangkauan budaya. Namun demikian tantangan tetap
muncul seperti menurunnya minat generasi muda, tetapi ada dukungan dukungan kebijakan
pemerintah daerah meskipun bukan berupa kebijakan. Oleh karena itu, pelestarian Picak
Khakot memerlukan kolaborasi antar masyarakat, pelaku seni, dan Lembaga Pendidikan
agar nilai-nilai budaya lokal tetap hidup dan relevan bagi generasi mendatang.

Kata kunci: Picak Khakot, transmisi budaya, dan pelestarian budaya.


mailto:habsarydwiyana@gmail.com
mailto:nabilla.kurnia@fkip.unila.ac.id
mailto:agung.kurniawan@fkip.unila.ac.id
mailto:Iwayan.mustika@fkip.unila.ac.id

AJSH/5.3;3562-3568; 2025 3563

Abstract

Picak Khakot is one of the intangible cultural heritages of the Lampung people in Tanggamus
Regency. This dance has strong historical, aesthetic, and symbolic values. This article
discusses the transmission process of Picak Khakot as a form of local cultural preservation
amid social dynamics and the development of the times. This research is qualitative, using
data collection techniques such as literature study and field observation, and analyzed using
cultural transmission theory. The results of the study show that the process of transmitting
Picak Khakot is carried out through two main channels, namely formal transmission through
art studios and informal transmission through family and traditional communities. In
addition, this transmission is also influenced by digital media as a new means of expanding
cultural reach. However, challenges remain, such as declining interest among the younger
generation, but there is support from local government policies, even if they are not in the
form of regulations. Therefore, the preservation of Picak Khakot requires collaboration
between the community, artists, and educational institutions so that local cultural values
remain alive and relevant for future generations.

Keywords: Picak Khakot, cultural transmission, and cultural preservation.

A. Pendahuluan

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya warisan budaya, baik yang bersifat benda
maupun takbenda. Salah satu wujud kekayaan budaya takbenda tersebut adalah seni tari
tradisional yang mencerminkan nilai-nilai lokal, identitas etnik, serta filosofi kehidupan
masyarakatnya. Salah satu tari tradisional yang memiliki kekuatan simbolik dan historis adalah
tari Khakot atau menurut masyarakat setempat disebut Picak Khakot, yang berasal dari
masyarakat adat Lampung di kabupaten Tanggamus, Provinsi Lampung. Tarian ini tidak hanya
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media untuk menyampaikan pesan moral, nilai
adat, serta bentuk ekspresi kolektif masyarakat setempat.

Namun, dalam era globalisasi yang ditandai dengan pesatnya arus informasi dan
perubahan gaya hidup, keberlangsungan tradisi seprti Picak Khakot menghadapi berbagai
tantangan. Generasi muda sebagai pewaris budaya mulai menunjukkan pergeseran minat
terhadap budaya popular modern, sementara dukungan institusional terhadap pelestarian
budaya lokal masih terbatas. Fenomena ini menjadi aspek krusial untuk menyoroti pentingnya
proses transmisi budaya. Hal-hal yang disoroti adalah perlunya menelusuri dan memahami
bagaimana tarian ini diturunkan dari generasi ke generasi. Jalur apa saja yang biasanya
ditempuh dalam mewujudkan proses pewarisan.

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji proses transmisi Picak Khakot di kabupaten
Tanggamus, dengan menitikberatkan pada peran keluarga, komunitas adat, Lembaga
Pendidikan, serta media digital dalam menjaga eksistensi dan keberlanjutan tarian ini.
Penelitian ini menggunakan teori transmisi budaya dan enkulturasi. Kedua teori ini digunakan
untuk memahami bagaimana nilai-nilai budaya dipelajari, diinternalisasi, dan direproduksi
dalam kehidupan masyarakat Lampung. Proses transmisi perlu disoroti dan dipahami
dinamikanya, hal ini berkaitan dengan tujuan akhir kajian ini yang berupa rumusan strategis
dalam proses pelestarian. Rumusan yang diharapkan adalah berupa strategi yang relevan dan
kontekstual untuk menjaga keberlangsungan Picak Khakot sebagai identitas budaya daerah.

Landasan Teori dan Konsep

Teori Transmisi Budaya merupakan teori pertama yang digunakan dalam penelitian ini.
Transmisi budaya merupakan proses penyebaran nilai, norma, pengetahuan, keterampilan, dan
praktik budaya dari satu individua tau kelompok lainnya, terutama lintas generasi. Menurut
Spradley dan McCurdy (1998:37), transmisi budaya adalah cara dimana anggota masyarakat
belajar dan mewariskan sistem simbolik dan makna yang telah dibentuk sebelumnya. Proses ini
dapat berlangsung secara formal (melalui institusi seperti sekolah, sanggar seni, dan lembaga
adat) maupun informal (melalui keluarga, lingkungan sosial, dan pergaulan sehari-hari).
Transmisi budaya sangat bergantung pada keberadaan ruang-ruang lokal, hal ini yang terjadi
pada Picak Khakot. Adanya ruang-ruang inilah yang dapat menimbulkan interaksi
antargenerasi. Praktik dalam ruang ini juga dapat menjelaskan tentang peniruan (observational
learning) menjadi metode penting dalam transmisi budaya. Proses ini menunjukkan tentang



3564 AJSH/5.3;3562-3568; 2025

proses dimana individu belajar melalui pengamatan terhadap perilaku orang lain-dalam hal ini,
guru tari, tokoh adat, atau penari senior. (Bandura, 1977:22).

Proses yang terjadi pada Picak Khakot cenderung menunjukkan seperti yang dijabarkan
pada teori belajar sosial. Teori ini menggambarkan, bahwa proses belajar tidak hanya melalui
pengalaman langsung dan pengutan (reinforcement), tetapi juga melalui observasi dan
pemodelan. Individu dapat mempelajari perilaku, sikap, norma, dan keterampilan baru dengan
mengamati orang lain yang melakukan perilaku tersebut, dan melihat konsekuensi yang
dihadapi model (apakah mendapat penghargaan atau hukuman). Ada empat komponen utama
dalam observasi yaitu attention, retention, reproduction (motor reproduction), dan motivation.
Bandura juga menyebut konsep vicarious reinforcement, yaitu ketika individu turut termotivasi
atau belajar dari melihat konsekuensi (hasil) yang dialami oleh model, bukan hanya dari
pengalaman mereka sendiri. Teori ini juga memasukkan aspek kognitif; tidak semua
pembelajaran melalui observasi langsung menghasilkan performa/changing behavior segera—
bisa tertunda atau bahkan tidak terjadi kalau motivasi atau kondisi reproduksi motoriknya
tidak memungkinkan.

B. Metodologi

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kasus yang bertujuan
untuk menggambarkan dan memahami secara mendalam proses transmisi budaya Picak Khakot
di kabupaten Tanggamus. (Jamil, 2021:...) Metode ini dipilih karena sesuai dengan fokus
penelitian yang menekankan pada makna, pengalaman, serta praktik sosial yang berlangsung
dalam konteks budaya lokal. Adapun sumber data dalam penelitian ini berupa dara primer yang
diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi kegiatan yang
berkaitan dengan pelatihan, pertunjukan, serta pewarisan Picak Khakot. Data sekunder
diperoleh dari dokumen-dokumen kebudayaan daerah, artikel ilmiah, buku teks, peraturan
daerabh, arsip yang berkaitan dengan seni tradisional dan transmisi budaya.

Teknik pengumpulan data dilakukan melaui wawancara mendalam dengan tokoh adat,
pelatih tari, penari senior, anggota sanggar seni, serta generasi muda penerus Picak Khakot.
Berikutnya adalah observasi partisipatif, yaitu peneliti terlibat secara langsung dalam kegiatan
Latihan atau pertunjukan tari untuk memahami dinamika proses transmisi. Terakhir adalah
studi dokumentasi seperti foto, video, catatan pelatihan, serta dokumen resmi dari lembaga
adat dan pemerintah daerah. Proses selanjutnya adalah teknik analisis data dilakukan dengan
cara mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Analisis dilakukan melalui tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. (Huberman, 1994: 11)

Proses berikutnya adalah triangulasi sumber dan triangulasi metode dengan
membandingkan informasi dari berbagai narasumber dan metode pengumpulan data yang
berbeda (Denzin, 1978, hlm. 291-317; Moleong, 2007, hlm. 330-335). Selain itu, dilakukan juga
member check untuk memastikan kesesuaian interpretasi data dengan persepsi partisipan,
sehingga meningkatkan kredibilitas hasil penelitian (Lincoln & Guba, 1985, hlm. 314-316).

C. Hasil dan Pembahasan

Khakot, yang juga dikenal dengan sebutan Picak Khakot, merupakan tarian tradisional yang
memiliki nilai historis dan budaya penting bagi masyarakat Lampung. Menurut para pelaku
seni, tari ini awalnya dibawakan oleh para panglima atau pemimpin adat yang disebut Hulu
Balang. Tarian ini disajikan sebagai bentuk penghormatan dan penyambutan kepada tamu
agung. Fungsi sosial ini menegaskan posisi Picak Khakot sebagai bagian integral dalam ritual
adat. Hal ini berdasarkan kehadirannya yang khusus dalam prosesi penting seperti pernikahan
dan acara adat lainnya. Keberadaannya yang melekat dalam berbagai upacara adat
menunjukkan bahwa tari ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai simbol
kehormatan dan identitas budaya masyarakat Tanggamus.

Picak Khakot sebagai tari tentu saja memiliki aspek koreografi yang melekat pada sajian
sebuah tari. Tari Khakot mengintegrasikan konsep ruang, waktu, dan tenaga yang khas dan
berakar pada tradisi lokal. Ruang dalam tarian ini dimanfaatkan secara dinamis dengan pola
gerak yang menggambarkan kelincahan dan kewaspadaan, menggambarkan karakter panglima
yang terampil dan sigap. Waktu atau irama dalam tarian ini cenderung menggunakan tempo
yang variatif, yang mampu menyesuaikan antara gerakan lembut dan eksplosif, memperlihatkan
kontras dan ritme yang menciptakan keseimbangan harmonis. Tenaga yang digunakan dalam



AJSH/5.3;3562-3568; 2025 3565

gerakan tarian ini sangat beragam. Pembagian tenaga tersebut dumulai dari tenaga halus yang
menggambarkan keanggunan hingga tenaga kuat dan tegas yang mencerminkan semangat
juang. Hal ini mencerminkan perpaduan antara unsur seni dan daya ekspresif yang mampu
menghidupkan makna filosofis dari tarian tersebut.

Lebih jauh, Tari Khakot juga dipengaruhi oleh konsep seni bela diri (martial art)(Habsary
dkk, 2023:2), yang tercermin dalam gerakan-gerakan yang tegas dan berenergi, terinspirasi dari
gerakan burung elang yang disebut “Mayang Bekekhang.” Konsep martial art ini bukan hanya
menekankan pada aspek fisik dan kekuatan, tetapi juga pada kedisiplinan, kewaspadaan, dan
strategi, yang menggambarkan nilai-nilai kepemimpinan dan perlindungan yang melekat pada
para panglima Hulu Balang. Pengaruh seni bela diri ini menambah dimensi filosofis dan
simbolik dalam tarian, sekaligus memperkuat hubungan antara tarian ini dengan tradisi militer
dan spiritual masyarakat Lampung. Picak Khakot bukan hanya sebuah karya seni pertunjukan,
tetapi juga sebuah manifestasi budaya yang memadukan seni, filosofi, dan nilai-nilai sosial
secara harmonis.(Habsary dan Adzan, 2024: 84)

Meskipun Tari Khakot memiliki pengaruh kuat dari konsep seni bela diri, namun penting
untuk mengetahui perbedaannya. Hal ini penting untuk membedakan antara bela diri sebagai
praktik pertahanan fisik dan tari bela diri sebagai ekspresi seni. Bela diri sebagai ekspresi
terbentuk dari gabungan elemen estetika dan simbolik. Seni bela diri umumnya fokus pada
teknik, efisiensi gerakan, dan strategi pertarungan yang bertujuan untuk melindungi diri atau
menyerang lawan dalam konteks konflik fisik. Sebaliknya, tari bela diri, seperti yang terlihat
dalam Picak Khakot, mengadaptasi gerakan-gerakan tersebut menjadi rangkaian koreografi
yang tidak hanya menonjolkan keindahan dan keanggunan, tetapi juga mengandung pesan
moral, nilai budaya, dan identitas sosial yang mendalam. Tekanan pada tari bela diri, setiap
gerakan memiliki makna simbolis yang lebih luas, yang berfungsi sebagai media komunikasi
budaya dan ritual, bukan sekadar teknik pertempuran.

Selain itu, tari bela diri menempatkan unsur waktu, ritme, dan ekspresi emosional sebagai
elemen kunci yang membedakannya dari praktik bela diri murni. Picak Khakot, misalnya,
menggunakan tempo dan pola gerak yang disesuaikan dengan konteks adat dan sosial, sehingga
menimbulkan pengalaman estetis dan spiritual yang berbeda dibandingkan dengan latihan bela
diri konvensional. Melalui perpaduan gerakan yang terstruktur dan ritmis, tari ini mengajak
penonton dan penarinya untuk tidak hanya mengamati, tetapi juga merasakan nilai-nilai
keberanian, disiplin, dan kehormatan yang diwariskan dari leluhur. Picak Khakot sebagai tari
bela diri menjadi wadah penting dalam pelestarian budaya, yang mampu mengintegrasikan
aspek seni, filosofi, dan tradisi dalam sebuah bentuk pertunjukan yang hidup dan bermakna.

Proses transmisi Picak Khakot di Kabupaten Tanggamus merupakan manifestasi nyata dari
pewarisan budaya yang berlangsung secara berkelanjutan dalam masyarakat Lampung. Teori
transmisi budaya menjadi landasan utama yang membantu memahami bagaimana nilai-nilai,
norma, dan keterampilan seni tari diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Spradley dan McCurdy (1998) menyatakan bahwa transmisi budaya adalah proses di mana
anggota masyarakat belajar dan mewariskan sistem simbolik serta makna yang telah terbentuk
sebelumnya, yang dapat berlangsung melalui jalur formal maupun informal. Proses formal
terjadi melalui lembaga-lembaga adat dan sanggar seni di kabupaten Tanggamus, di mana
generasi muda secara rutin mengikuti pelatihan dan latihan yang terstruktur. Adapun proses
informal berlangsung melalui interaksi sehari-hari dalam keluarga dan komunitas adat, di mana
nilai-nilai kebersamaan, rasa hormat kepada leluhur, dan makna filosofis tarian ditanamkan
secara alami.

Jalur formal transmisi budaya di Kabupaten Tanggamus terlihat melalui peran lembaga-
lembaga adat dan sanggar seni sebagai institusi budaya yang memberikan ruang dan waktu
khusus bagi generasi muda untuk mempelajari tarian secara terencana. Di sanggar seni, anak-
anak dan remaja mendapatkan pembinaan teknik tari, pengenalan makna simbolis setiap
gerakan, serta latihan disiplin dan estetika tari secara intensif. Proses pelatihan yang
terstruktur ini tidak hanya berfokus pada aspek fisik, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai
moral dan filosofi yang terkandung dalam tarian, sehingga peserta didik dapat memahami
konteks budaya secara menyeluruh. Lebih jauh lagi, lembaga adat berperan dalam
menyelenggarakan berbagai upacara dan perayaan tradisional yang menjadi media praktis bagi
generasi muda untuk menampilkan hasil belajar sekaligus menghayati makna budaya di
hadapan komunitasnya.

Sementara itu, jalur informal memainkan peran yang tak kalah penting dalam proses
transmisi ini. Interaksi sehari-hari dalam keluarga dan komunitas adat menjadi ruang di mana
nilai-nilai kebersamaan, rasa hormat kepada leluhur, dan makna filosofis dari tarian



3566 AJSH/5.3;3562-3568; 2025

ditanamkan secara alami dan berkelanjutan. Anak-anak sejak kecil terbiasa menyaksikan
pertunjukan tari dalam berbagai kegiatan adat maupun sosial, yang menumbuhkan rasa cinta
dan kebanggaan terhadap budaya sendiri. Selain itu, melalui cerita-cerita, nasihat, dan contoh
perilaku yang diberikan oleh orang tua, tokoh adat, serta sesepuh desa, generasi muda belajar
memahami makna terdalam dari Picak Khakot sebagai bagian dari identitas budaya mereka.
Pendekatan informal ini memungkinkan internalisasi nilai budaya menjadi lebih melekat dalam
jiwa dan perilaku sehari-hari, sehingga tari tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga medium
pembentuk karakter dan identitas sosial.

Penjelasan diatas menunjukkan, bahwa proses transmisi budaya Picak Khakot di
Kabupaten Tanggamus merupakan hasil sinergi yang kompleks dan dinamis antara sistem
pembelajaran formal yang terorganisir dengan pembelajaran informal yang berlangsung secara
alami dan terus menerus dalam lingkungan sosial masyarakat. Jalur formal, seperti yang
diterapkan di sanggar seni, lembaga pendidikan, dan komunitas adat, menyediakan kerangka
kerja yang terstruktur dan sistematis untuk melatih generasi muda dalam aspek teknis, estetika,
serta filosofi tari. Melalui jalur ini, pengetahuan dan keterampilan tidak hanya diajarkan secara
mekanis, tetapi juga dilengkapi dengan pemahaman mendalam tentang nilai-nilai budaya,
simbolisme, dan makna historis yang melekat pada setiap gerakan tari. Di sisi lain, jalur
informal, yang terjadi dalam konteks keluarga, pergaulan sehari-hari, dan lingkungan
komunitas adat, berperan sebagai media pembelajaran yang lebih fleksibel dan personal, di
mana nilai-nilai budaya ditanamkan secara tidak langsung melalui pengalaman hidup, cerita-
cerita leluhur, dan praktik sosial yang berlangsung secara turun-temurun. Kedua jalur ini saling
melengkapi dan memperkuat satu sama lain, sehingga menghasilkan proses pewarisan budaya
yang tidak hanya mempertahankan bentuk dan teknik tari, tetapi juga menjaga makna sosial
dan kulturalnya agar tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman yang terus
berkembang.

Lebih jauh, proses ini memperlihatkan betapa erat dan kuatnya keterkaitan antara seni
tradisi dengan struktur sosial dan budaya masyarakat Lampung. Tari Picak Khakot bukan hanya
sekadar pertunjukan artistik, melainkan merupakan cerminan dari nilai-nilai kehidupan, norma
sosial, dan identitas kultural yang dibangun dan dijaga secara kolektif oleh komunitas. Seni tari
menjadi medium untuk memperkuat ikatan sosial, mengekspresikan kepercayaan, serta
mempertahankan warisan leluhur yang membentuk jati diri masyarakat. Sinergi antara
pembelajaran formal dan informal ini memastikan bahwa keberadaan Tari Picak Khakot tidak
hanya bertahan sebagai warisan masa lalu, tetapi juga berkembang dan beradaptasi sesuai
dengan konteks sosial kontemporer. Dengan cara ini, masyarakat Lampung di Kabupaten
Tanggamus mampu menjaga eksistensi budaya lokalnya secara berkelanjutan, sekaligus
merespons tantangan modernisasi tanpa kehilangan akar dan identitas budaya yang khas.

Oleh karena itu, penting bagi berbagai pihak—mulai dari keluarga, lembaga pendidikan,
komunitas adat, hingga pemerintah daerah—untuk terus mendukung dan memperkuat kedua
jalur pembelajaran ini sebagai strategi utama dalam pelestarian Tari Picak Khakot. Melalui
kolaborasi yang harmonis dan berkelanjutan, proses transmisi budaya ini dapat terus berjalan
dengan efektif, menjamin bahwa generasi-generasi mendatang tidak hanya mengenal dan
mempelajari tari tersebut, tetapi juga mampu menghayati serta melestarikannya sebagai bagian
dari identitas budaya mereka yang hidup dan berkembang.

Selain itu, teori belajar sosial yang dikemukakan oleh Bandura (1977) memberikan
perspektif penting mengenai mekanisme pembelajaran yang terjadi selama proses transmisi ini.
Bandura menjelaskan bahwa pembelajaran tidak hanya terjadi melalui pengalaman langsung,
melainkan juga melalui proses observasi dan peniruan terhadap perilaku model yang ada di
sekitar individu. Hal yang dilakukan oleh para calon penari Picak Khakot mengamati secara
seksama gerakan, ekspresi, dan teknik yang diperagakan oleh para penari senior atau guru tari
mereka. Proses observasi ini mencakup empat tahapan utama, yaitu perhatian (attention), di
mana individu fokus mengamati perilaku model; retensi (retention), kemampuan mengingat
gerakan yang dipelajari; reproduksi (motor reproduction), kemampuan secara fisik menirukan
gerakan tersebut; dan motivasi (motivation), yaitu dorongan internal maupun eksternal untuk
melaksanakan gerakan tersebut secara konsisten. Contohnya, dorongan motivasi dapat muncul
dari penghargaan sosial yang diberikan komunitas, rasa bangga mempertahankan identitas
budaya, maupun harapan untuk menjadi bagian dari kelompok sosial yang dihormati.

Keberadaan ruang-ruang budaya seperti sanggar seni dan acara ritual adat menjadi media
penting bagi proses pembelajaran sosial ini. Anak-anak dan remaja secara langsung terlibat
dalam latihan dan pertunjukan, sehingga mereka tidak hanya belajar gerakan tari, tetapi juga
menginternalisasi nilai-nilai sosial dan filosofis yang terkandung dalam Picak Khakot. Misalnya,



AJSH/5.3;3562-3568; 2025 3567

gerakan tangan dan langkah kaki dalam tari ini tidak hanya indah secara artistik, tetapi juga
mengandung simbol-simbol tentang hubungan manusia dengan alam dan leluhur, yang
ditanamkan secara berulang melalui pengajaran dan pengalaman langsung. Dengan demikian,
proses pembelajaran melalui observasi ini memperkuat pemahaman kultural sekaligus
meningkatkan keterampilan teknis penari.

Integrasi kedua teori ini menunjukkan bahwa transmisi Picak Khakot bukan sekadar
transfer pengetahuan atau keterampilan teknis, melainkan sebuah proses sosial-kultural yang
kompleks dan dinamis. Melalui proses transmisi budaya, nilai dan makna yang terkandung
dalam tarian dapat dipertahankan dan dikontekstualisasikan sesuai perkembangan zaman.
Sementara itu, melalui teori belajar sosial, terlihat jelas bagaimana individu secara aktif
mempelajari dan menginternalisasi budaya tersebut melalui interaksi sosial dan pemodelan
perilaku.

Lebih jauh, dukungan dari keluarga, komunitas adat, lembaga pendidikan, dan media digital
turut memperkuat dan memperluas proses transmisi ini. Keluarga berperan sebagai agen
pertama dalam memperkenalkan budaya tari, komunitas adat memfasilitasi pelaksanaan ritual
dan pertunjukan, lembaga pendidikan formal atau nonformal menyediakan ruang pembelajaran
yang sistematis, dan media digital menjadi sarana penyebaran dan dokumentasi yang
memungkinkan generasi muda mengakses pengetahuan dan motivasi lebih luas. Kondisi ini
dapat menunjukkan, bahwa upaya pelestarian Picak Khakot di kabupaten Tanggamus tidak
hanya bergantung pada keberadaan penari senior atau lembaga adat semata, tetapi juga pada
keberlanjutan proses pembelajaran sosial dan transmisi budaya yang melibatkan berbagai aktor
dan media dalam masyarakat.

D. Kesimpulan

Picak Khakot merupakan salah satu ekspresi budaya tradisional Lampung. Dikatakan
sebagai ekspresi budaya, karena dalam produk budaya ini terkandung nilai estetika, spiritual,
dan sosial yang tinggi. Keberlangsungan tarian ini sangat bergantung pada keberhasilan proses
transmisi budaya antar generasi. Keberhasilan tersebut akan melanggengkan posisi Picak
Khakot sebagai salah satu identitas budaya lokal. Berdasarkan hasil penelitian, transmisi Picak
Khakot berlangsung melalui dua jalur utama, yaitu jalur formal dan informal. Jalur formal
mencakup pelatihan di sanggar seni, kegiatan pembelajaran di lembaga pendidikan, dan
pelibatan dalam event budaya yang terorganisir. Jalur informal mencakup pewarisan nilai dan
keterampilan melalui keluarga, komunitas adat, dan interaksi sosial dalam kehidupan sehari-
hari.

Proses transmisi yang terjadi di lapangan menunjukkan adanya bentuk pewarisan sistem
simbolik dan makna kolektif yang dijaga melalui praktik budaya, ritual, dan komunikasi
antargenerasi. Komunikasi tersebut secara bersamaan juga dipahami sebagai proses belajar
melalui observasi, peniruan, dan internalisasi perilaku. Seluruh tahapan tersebut dilakukan oleh
generasi muda berdasarkan model yang ditunjukkan langsung oleh tokoh panutan seperti
penari senior, guru tari, atau tokoh adat. Proses ini dapat dilihat di kelompok-kelompok latihan
atau ruang-ruang interaksi yang sering diciptakan atau diadakan oleh kalangan masyarakat
sendiri.

Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberhasilan transmisi sangat dipengaruhi oleh
keberadaan ruang-ruang budaya yang kondusif, keterlibatan aktif keluarga dan komunitas,
serta pemanfaatan teknologi digital sebagai media penyebaran dan dokumentasi. Namun,
tantangan tetap ada, seperti menurunnya minat generasi muda, keterbatasan akses pelatihan di
daerah terpencil, dan kurangnya dukungan kebijakan yang berkelanjutan. Oleh karena itu,
berikut ini beberapa saran dan rekomendasi strategis yang dapat dilakukan untuk menjaga
eksistensi dan keberlanjutan Picak Khakot. Saran tersebut berupa pengutan sanggar seni
tradisional, integrasi kurikulum muatan lokal, pelatihan untuk pelatih (ToT), pemanfaatan
media digital dan platform sosial, pelibatan komunitas adat dalam event budaya rutin,
pendekatan keluarga sebagai agen sosial budaya, penerbitan dan dokumentasi ilmiah. Proses
transmisi budaya Picak Khakot dapat terus berlangsung dengan strategi pelestarian yang
terarah dan kolaboratif. Hal ini memperkuat identitas budaya lokal masyarakat Lampung dan
sekaligus memperkaya khazanah budaya nasional Indonesia.



3568 AJSH/5.3;3562-3568; 2025

E. Referensi

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. Prentice Hall.

Denzin, N. K. (1978). The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods (2nd
ed.). McGraw-Hill.

Habsary, Dwiyana dkk. (2023). ‘Pendidikan Seni dalam Seni Bela Diri’, dalam JPKS (Jurnal
Pendidikan dan Kajian Seni), Vol.8, No.1, April 2023. Halaman 1-13.

Habsary, Dwiyana., dan Adzan, Nabilla Kurnia. (2024). Picak Khakot: Konsep Maskulinitas dalam
Adat Sai Batin Semaka. Jakarta: BRIN.

Spradley, J. P, & McCurdy, D. W. (1998). Conformity and Conflict: Readings in Cultural
Anthropology. Longman.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. SAGE Publications.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. SAGE
Publications.

Moleong, L. ]. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya.



