
Arus Jurnal Sosial dan Humaniora  
(AJSH) 

Website: http://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh   
Email: jurnal.ajsh@ardenjaya.com 

 

Transmisi Picak Khakot di Kabupaten Tanggamus Provinsi Lampung 
 

INFO PENULIS 
 

Dwiyana Habsary  
Universitas Lampung 

habsarydwiyana@gmail.com 
 

Nabilla Kurnia Adzan 
Universitas Lampung 

nabilla.kurnia@fkip.unila.ac.id 
  

Agung Kurniawan 
Universitas Lampung 

agung.kurniawan@fkip.unila.ac.id 
 

I Wayan Mustika  
Universitas Lampung  

Iwayan.mustika@fkip.unila.ac.id  
 

INFO ARTIKEL 
 
ISSN: 2808-1307 
Vol. 5, No. 3, Desember 2025 
https://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh 

 

 

© 2025 Arden Jaya Publisher All rights reserved 
 

Saran Penulisan Referensi: 
 
Habsary, D., Adzan, N. K.,  Kurniawan, A., & Mustika, I. W. (2025). Transmisi Picak Khakot di Kabupaten 
Tanggamus Provinsi Lampung.  Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 5 (3),3562-3568. 

 
Abstrak 

 
Picak Khakot merupakan salah satu warisan budaya takbenda masyarakat Lampung di 
kabupaten Tanggamus. Tarian ini memiliki nilai historis, estetis, dan simbolik yang kuat. 
Artikel ini membahas proses transmisi Picak Khakot  sebagai bentuk pelestarian budaya 
lokal di tengah dinamika social dan perkembangan zaman. Penelitian ini merupakan 
penelitian kualitatif dengan menggunakan teknik pengumpulan data studi Pustaka dan 
observasi lapangan, serta dianalisis menggunakan teori transmisi budaya. Hasil kajian 
menunjukkan, bahwa proses pewarisan Picak Khakot dilakukan melalui dua jalur utama, 
yakni transmisi formal melalui sanggar seni, serta transmisi informal melalui lingkungan 
keluarga dan komunitas adat. Selain itu, transmisi ini juga dipengaruhi oleh media digital 
sebagai sarana baru dalam memperluas jangkauan budaya. Namun demikian tantangan tetap 
muncul seperti menurunnya minat generasi muda, tetapi ada dukungan dukungan kebijakan 
pemerintah daerah meskipun bukan berupa kebijakan. Oleh karena itu, pelestarian Picak 
Khakot memerlukan kolaborasi antar masyarakat, pelaku seni, dan Lembaga Pendidikan 
agar nilai-nilai budaya lokal tetap hidup dan relevan bagi generasi mendatang. 
 
Kata kunci:  Picak Khakot, transmisi budaya, dan pelestarian budaya. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

mailto:habsarydwiyana@gmail.com
mailto:nabilla.kurnia@fkip.unila.ac.id
mailto:agung.kurniawan@fkip.unila.ac.id
mailto:Iwayan.mustika@fkip.unila.ac.id


AJSH/5.3;3562-3568; 2025  3563 

Abstract 
 
Picak Khakot is one of the intangible cultural heritages of the Lampung people in Tanggamus 
Regency. This dance has strong historical, aesthetic, and symbolic values. This article 
discusses the transmission process of Picak Khakot as a form of local cultural preservation 
amid social dynamics and the development of the times. This research is qualitative, using 
data collection techniques such as literature study and field observation, and analyzed using 
cultural transmission theory. The results of the study show that the process of transmitting 
Picak Khakot is carried out through two main channels, namely formal transmission through 
art studios and informal transmission through family and traditional communities. In 
addition, this transmission is also influenced by digital media as a new means of expanding 
cultural reach. However, challenges remain, such as declining interest among the younger 
generation, but there is support from local government policies, even if they are not in the 
form of regulations. Therefore, the preservation of Picak Khakot requires collaboration 
between the community, artists, and educational institutions so that local cultural values 
remain alive and relevant for future generations. 
 
Keywords: Picak Khakot, cultural transmission, and cultural preservation. 

 

 
 
A. Pendahuluan 
 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya warisan budaya, baik yang bersifat benda 
maupun takbenda. Salah satu wujud kekayaan budaya takbenda tersebut adalah seni tari 
tradisional yang mencerminkan nilai-nilai lokal, identitas etnik, serta filosofi kehidupan 
masyarakatnya. Salah satu tari tradisional yang memiliki kekuatan simbolik dan historis adalah 
tari Khakot atau menurut masyarakat setempat disebut Picak Khakot, yang berasal dari 
masyarakat adat Lampung di kabupaten Tanggamus, Provinsi Lampung. Tarian ini tidak hanya 
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media untuk menyampaikan pesan moral, nilai 
adat, serta bentuk ekspresi kolektif masyarakat setempat. 

Namun, dalam era globalisasi yang ditandai dengan pesatnya arus informasi dan 
perubahan gaya hidup, keberlangsungan tradisi seprti Picak Khakot menghadapi berbagai 
tantangan. Generasi muda sebagai pewaris budaya mulai menunjukkan pergeseran minat 
terhadap budaya popular modern, sementara dukungan institusional terhadap pelestarian 
budaya lokal masih terbatas. Fenomena ini menjadi aspek krusial untuk menyoroti pentingnya 
proses transmisi budaya. Hal-hal yang disoroti adalah perlunya menelusuri dan memahami 
bagaimana tarian ini diturunkan dari generasi ke generasi. Jalur apa saja yang biasanya 
ditempuh dalam mewujudkan proses pewarisan. 

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji proses transmisi Picak Khakot di kabupaten 
Tanggamus, dengan menitikberatkan pada peran keluarga, komunitas adat, Lembaga 
Pendidikan, serta media digital dalam menjaga eksistensi dan keberlanjutan tarian ini. 
Penelitian ini menggunakan teori transmisi budaya dan enkulturasi. Kedua teori ini digunakan 
untuk memahami bagaimana nilai-nilai budaya dipelajari, diinternalisasi, dan direproduksi 
dalam kehidupan masyarakat Lampung. Proses transmisi perlu disoroti dan dipahami 
dinamikanya, hal ini berkaitan dengan tujuan akhir kajian ini yang berupa rumusan strategis 
dalam proses pelestarian. Rumusan yang diharapkan adalah berupa strategi yang relevan dan 
kontekstual untuk menjaga keberlangsungan Picak Khakot sebagai identitas budaya daerah. 

 
Landasan Teori dan Konsep 

Teori Transmisi Budaya merupakan teori pertama yang digunakan dalam penelitian ini. 
Transmisi budaya merupakan proses penyebaran nilai, norma, pengetahuan, keterampilan, dan 
praktik budaya dari satu individua tau kelompok lainnya, terutama lintas generasi. Menurut 
Spradley dan McCurdy (1998:37), transmisi budaya adalah cara dimana anggota masyarakat 
belajar dan mewariskan sistem simbolik dan makna yang telah dibentuk sebelumnya. Proses ini 
dapat berlangsung secara formal (melalui institusi seperti sekolah, sanggar seni, dan lembaga 
adat) maupun informal (melalui keluarga, lingkungan sosial, dan pergaulan sehari-hari). 
Transmisi budaya sangat bergantung pada keberadaan ruang-ruang lokal, hal ini yang terjadi 
pada Picak Khakot. Adanya ruang-ruang inilah yang dapat menimbulkan interaksi 
antargenerasi. Praktik dalam ruang ini juga dapat menjelaskan tentang peniruan (observational 
learning) menjadi metode penting dalam transmisi budaya. Proses ini menunjukkan tentang 



3564   AJSH/5.3;3562-3568; 2025 

proses dimana individu belajar melalui pengamatan terhadap perilaku orang lain-dalam hal ini, 
guru tari, tokoh adat, atau penari senior. (Bandura, 1977:22). 

Proses yang terjadi pada Picak Khakot cenderung menunjukkan seperti yang dijabarkan 
pada teori belajar sosial. Teori ini menggambarkan, bahwa proses belajar tidak hanya melalui 
pengalaman langsung dan pengutan (reinforcement), tetapi juga melalui observasi dan 
pemodelan. Individu dapat mempelajari perilaku, sikap, norma, dan keterampilan baru dengan 
mengamati orang lain yang melakukan perilaku tersebut, dan melihat konsekuensi yang 
dihadapi model (apakah mendapat penghargaan atau hukuman). Ada empat komponen utama 
dalam observasi yaitu attention, retention, reproduction (motor reproduction), dan motivation. 
Bandura juga menyebut konsep vicarious reinforcement, yaitu ketika individu turut termotivasi 
atau belajar dari melihat konsekuensi (hasil) yang dialami oleh model, bukan hanya dari 
pengalaman mereka sendiri. Teori ini juga memasukkan aspek kognitif; tidak semua 
pembelajaran melalui observasi langsung menghasilkan performa/changing behavior segera—
bisa tertunda atau bahkan tidak terjadi kalau motivasi atau kondisi reproduksi motoriknya 
tidak memungkinkan. 

 
B. Metodologi  

 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kasus yang bertujuan 

untuk menggambarkan dan memahami secara mendalam proses transmisi budaya Picak Khakot 
di kabupaten Tanggamus. (Jamil, 2021:…) Metode ini dipilih karena sesuai dengan fokus 
penelitian yang menekankan pada makna, pengalaman, serta praktik sosial yang berlangsung 
dalam konteks budaya lokal. Adapun sumber data dalam penelitian ini berupa dara primer yang 
diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi kegiatan yang 
berkaitan dengan pelatihan, pertunjukan, serta pewarisan Picak Khakot. Data sekunder 
diperoleh dari dokumen-dokumen kebudayaan daerah, artikel ilmiah, buku teks, peraturan 
daerah, arsip yang berkaitan dengan seni tradisional dan transmisi budaya. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melaui wawancara mendalam dengan tokoh adat, 
pelatih tari, penari senior, anggota sanggar seni, serta generasi muda penerus Picak Khakot. 
Berikutnya adalah observasi partisipatif, yaitu peneliti terlibat secara langsung dalam kegiatan 
Latihan atau pertunjukan tari untuk memahami dinamika proses transmisi. Terakhir adalah 
studi dokumentasi seperti foto, video, catatan pelatihan, serta dokumen resmi dari lembaga 
adat dan pemerintah daerah. Proses selanjutnya adalah teknik analisis data dilakukan dengan 
cara mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari hasil wawancara, observasi, dan 
dokumentasi. Analisis dilakukan melalui tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan 
kesimpulan. (Huberman, 1994: 11)  

Proses berikutnya adalah triangulasi sumber dan triangulasi metode dengan 
membandingkan informasi dari berbagai narasumber dan metode pengumpulan data yang 
berbeda (Denzin, 1978, hlm. 291-317; Moleong, 2007, hlm. 330-335). Selain itu, dilakukan juga 
member check untuk memastikan kesesuaian interpretasi data dengan persepsi partisipan, 
sehingga meningkatkan kredibilitas hasil penelitian (Lincoln & Guba, 1985, hlm. 314-316). 

 
C. Hasil dan Pembahasan 

 
Khakot, yang juga dikenal dengan sebutan Picak Khakot, merupakan tarian tradisional yang 

memiliki nilai historis dan budaya penting bagi masyarakat Lampung. Menurut para pelaku 
seni, tari ini awalnya dibawakan oleh para panglima atau pemimpin adat yang disebut Hulu 
Balang. Tarian ini disajikan sebagai bentuk penghormatan dan penyambutan kepada tamu 
agung. Fungsi sosial ini menegaskan posisi Picak Khakot sebagai bagian integral dalam ritual 
adat. Hal ini berdasarkan kehadirannya yang khusus dalam prosesi penting seperti pernikahan 
dan acara adat lainnya. Keberadaannya yang melekat dalam berbagai upacara adat 
menunjukkan bahwa tari ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai simbol 
kehormatan dan identitas budaya masyarakat Tanggamus. 

Picak Khakot sebagai tari tentu saja memiliki aspek koreografi yang melekat pada sajian 
sebuah tari. Tari Khakot mengintegrasikan konsep ruang, waktu, dan tenaga yang khas dan 
berakar pada tradisi lokal. Ruang dalam tarian ini dimanfaatkan secara dinamis dengan pola 
gerak yang menggambarkan kelincahan dan kewaspadaan, menggambarkan karakter panglima 
yang terampil dan sigap. Waktu atau irama dalam tarian ini cenderung menggunakan tempo 
yang variatif, yang mampu menyesuaikan antara gerakan lembut dan eksplosif, memperlihatkan 
kontras dan ritme yang menciptakan keseimbangan harmonis. Tenaga yang digunakan dalam 



AJSH/5.3;3562-3568; 2025  3565 

gerakan tarian ini sangat beragam. Pembagian tenaga tersebut dumulai dari tenaga halus yang 
menggambarkan keanggunan hingga tenaga kuat dan tegas yang mencerminkan semangat 
juang. Hal ini mencerminkan perpaduan antara unsur seni dan daya ekspresif yang mampu 
menghidupkan makna filosofis dari tarian tersebut. 

Lebih jauh, Tari Khakot juga dipengaruhi oleh konsep seni bela diri (martial art)(Habsary 
dkk, 2023:2), yang tercermin dalam gerakan-gerakan yang tegas dan berenergi, terinspirasi dari 
gerakan burung elang yang disebut “Mayang Bekekhang.” Konsep martial art ini bukan hanya 
menekankan pada aspek fisik dan kekuatan, tetapi juga pada kedisiplinan, kewaspadaan, dan 
strategi, yang menggambarkan nilai-nilai kepemimpinan dan perlindungan yang melekat pada 
para panglima Hulu Balang. Pengaruh seni bela diri ini menambah dimensi filosofis dan 
simbolik dalam tarian, sekaligus memperkuat hubungan antara tarian ini dengan tradisi militer 
dan spiritual masyarakat Lampung. Picak Khakot bukan hanya sebuah karya seni pertunjukan, 
tetapi juga sebuah manifestasi budaya yang memadukan seni, filosofi, dan nilai-nilai sosial 
secara harmonis.(Habsary dan Adzan, 2024: 84) 

Meskipun Tari Khakot memiliki pengaruh kuat dari konsep seni bela diri, namun penting 
untuk mengetahui perbedaannya. Hal ini penting untuk membedakan antara bela diri sebagai 
praktik pertahanan fisik dan tari bela diri sebagai ekspresi seni. Bela diri sebagai ekspresi 
terbentuk dari gabungan elemen estetika dan simbolik. Seni bela diri umumnya fokus pada 
teknik, efisiensi gerakan, dan strategi pertarungan yang bertujuan untuk melindungi diri atau 
menyerang lawan dalam konteks konflik fisik. Sebaliknya, tari bela diri, seperti yang terlihat 
dalam Picak Khakot, mengadaptasi gerakan-gerakan tersebut menjadi rangkaian koreografi 
yang tidak hanya menonjolkan keindahan dan keanggunan, tetapi juga mengandung pesan 
moral, nilai budaya, dan identitas sosial yang mendalam. Tekanan pada tari bela diri, setiap 
gerakan memiliki makna simbolis yang lebih luas, yang berfungsi sebagai media komunikasi 
budaya dan ritual, bukan sekadar teknik pertempuran. 

Selain itu, tari bela diri menempatkan unsur waktu, ritme, dan ekspresi emosional sebagai 
elemen kunci yang membedakannya dari praktik bela diri murni. Picak Khakot, misalnya, 
menggunakan tempo dan pola gerak yang disesuaikan dengan konteks adat dan sosial, sehingga 
menimbulkan pengalaman estetis dan spiritual yang berbeda dibandingkan dengan latihan bela 
diri konvensional. Melalui perpaduan gerakan yang terstruktur dan ritmis, tari ini mengajak 
penonton dan penarinya untuk tidak hanya mengamati, tetapi juga merasakan nilai-nilai 
keberanian, disiplin, dan kehormatan yang diwariskan dari leluhur. Picak Khakot sebagai tari 
bela diri menjadi wadah penting dalam pelestarian budaya, yang mampu mengintegrasikan 
aspek seni, filosofi, dan tradisi dalam sebuah bentuk pertunjukan yang hidup dan bermakna. 

Proses transmisi Picak Khakot di Kabupaten Tanggamus merupakan manifestasi nyata dari 
pewarisan budaya yang berlangsung secara berkelanjutan dalam masyarakat Lampung. Teori 
transmisi budaya menjadi landasan utama yang membantu memahami bagaimana nilai-nilai, 
norma, dan keterampilan seni tari diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. 
Spradley dan McCurdy (1998) menyatakan bahwa transmisi budaya adalah proses di mana 
anggota masyarakat belajar dan mewariskan sistem simbolik serta makna yang telah terbentuk 
sebelumnya, yang dapat berlangsung melalui jalur formal maupun informal. Proses formal 
terjadi melalui lembaga-lembaga adat dan sanggar seni di kabupaten Tanggamus, di mana 
generasi muda secara rutin mengikuti pelatihan dan latihan yang terstruktur. Adapun proses 
informal berlangsung melalui interaksi sehari-hari dalam keluarga dan komunitas adat, di mana 
nilai-nilai kebersamaan, rasa hormat kepada leluhur, dan makna filosofis tarian ditanamkan 
secara alami. 

Jalur formal transmisi budaya di Kabupaten Tanggamus terlihat melalui peran lembaga-
lembaga adat dan sanggar seni sebagai institusi budaya yang memberikan ruang dan waktu 
khusus bagi generasi muda untuk mempelajari tarian secara terencana. Di sanggar seni, anak-
anak dan remaja mendapatkan pembinaan teknik tari, pengenalan makna simbolis setiap 
gerakan, serta latihan disiplin dan estetika tari secara intensif. Proses pelatihan yang 
terstruktur ini tidak hanya berfokus pada aspek fisik, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai 
moral dan filosofi yang terkandung dalam tarian, sehingga peserta didik dapat memahami 
konteks budaya secara menyeluruh. Lebih jauh lagi, lembaga adat berperan dalam 
menyelenggarakan berbagai upacara dan perayaan tradisional yang menjadi media praktis bagi 
generasi muda untuk menampilkan hasil belajar sekaligus menghayati makna budaya di 
hadapan komunitasnya. 

Sementara itu, jalur informal memainkan peran yang tak kalah penting dalam proses 
transmisi ini. Interaksi sehari-hari dalam keluarga dan komunitas adat menjadi ruang di mana 
nilai-nilai kebersamaan, rasa hormat kepada leluhur, dan makna filosofis dari tarian 



3566   AJSH/5.3;3562-3568; 2025 

ditanamkan secara alami dan berkelanjutan. Anak-anak sejak kecil terbiasa menyaksikan 
pertunjukan tari dalam berbagai kegiatan adat maupun sosial, yang menumbuhkan rasa cinta 
dan kebanggaan terhadap budaya sendiri. Selain itu, melalui cerita-cerita, nasihat, dan contoh 
perilaku yang diberikan oleh orang tua, tokoh adat, serta sesepuh desa, generasi muda belajar 
memahami makna terdalam dari Picak Khakot sebagai bagian dari identitas budaya mereka. 
Pendekatan informal ini memungkinkan internalisasi nilai budaya menjadi lebih melekat dalam 
jiwa dan perilaku sehari-hari, sehingga tari tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga medium 
pembentuk karakter dan identitas sosial. 

Penjelasan diatas menunjukkan, bahwa proses transmisi budaya Picak Khakot di 
Kabupaten Tanggamus merupakan hasil sinergi yang kompleks dan dinamis antara sistem 
pembelajaran formal yang terorganisir dengan pembelajaran informal yang berlangsung secara 
alami dan terus menerus dalam lingkungan sosial masyarakat. Jalur formal, seperti yang 
diterapkan di sanggar seni, lembaga pendidikan, dan komunitas adat, menyediakan kerangka 
kerja yang terstruktur dan sistematis untuk melatih generasi muda dalam aspek teknis, estetika, 
serta filosofi tari. Melalui jalur ini, pengetahuan dan keterampilan tidak hanya diajarkan secara 
mekanis, tetapi juga dilengkapi dengan pemahaman mendalam tentang nilai-nilai budaya, 
simbolisme, dan makna historis yang melekat pada setiap gerakan tari. Di sisi lain, jalur 
informal, yang terjadi dalam konteks keluarga, pergaulan sehari-hari, dan lingkungan 
komunitas adat, berperan sebagai media pembelajaran yang lebih fleksibel dan personal, di 
mana nilai-nilai budaya ditanamkan secara tidak langsung melalui pengalaman hidup, cerita-
cerita leluhur, dan praktik sosial yang berlangsung secara turun-temurun. Kedua jalur ini saling 
melengkapi dan memperkuat satu sama lain, sehingga menghasilkan proses pewarisan budaya 
yang tidak hanya mempertahankan bentuk dan teknik tari, tetapi juga menjaga makna sosial 
dan kulturalnya agar tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman yang terus 
berkembang. 

Lebih jauh, proses ini memperlihatkan betapa erat dan kuatnya keterkaitan antara seni 
tradisi dengan struktur sosial dan budaya masyarakat Lampung. Tari Picak Khakot bukan hanya 
sekadar pertunjukan artistik, melainkan merupakan cerminan dari nilai-nilai kehidupan, norma 
sosial, dan identitas kultural yang dibangun dan dijaga secara kolektif oleh komunitas. Seni tari 
menjadi medium untuk memperkuat ikatan sosial, mengekspresikan kepercayaan, serta 
mempertahankan warisan leluhur yang membentuk jati diri masyarakat. Sinergi antara 
pembelajaran formal dan informal ini memastikan bahwa keberadaan Tari Picak Khakot tidak 
hanya bertahan sebagai warisan masa lalu, tetapi juga berkembang dan beradaptasi sesuai 
dengan konteks sosial kontemporer. Dengan cara ini, masyarakat Lampung di Kabupaten 
Tanggamus mampu menjaga eksistensi budaya lokalnya secara berkelanjutan, sekaligus 
merespons tantangan modernisasi tanpa kehilangan akar dan identitas budaya yang khas. 

Oleh karena itu, penting bagi berbagai pihak—mulai dari keluarga, lembaga pendidikan, 
komunitas adat, hingga pemerintah daerah—untuk terus mendukung dan memperkuat kedua 
jalur pembelajaran ini sebagai strategi utama dalam pelestarian Tari Picak Khakot. Melalui 
kolaborasi yang harmonis dan berkelanjutan, proses transmisi budaya ini dapat terus berjalan 
dengan efektif, menjamin bahwa generasi-generasi mendatang tidak hanya mengenal dan 
mempelajari tari tersebut, tetapi juga mampu menghayati serta melestarikannya sebagai bagian 
dari identitas budaya mereka yang hidup dan berkembang. 

Selain itu, teori belajar sosial yang dikemukakan oleh Bandura (1977) memberikan 
perspektif penting mengenai mekanisme pembelajaran yang terjadi selama proses transmisi ini. 
Bandura menjelaskan bahwa pembelajaran tidak hanya terjadi melalui pengalaman langsung, 
melainkan juga melalui proses observasi dan peniruan terhadap perilaku model yang ada di 
sekitar individu. Hal yang dilakukan oleh para calon penari Picak Khakot mengamati secara 
seksama gerakan, ekspresi, dan teknik yang diperagakan oleh para penari senior atau guru tari 
mereka. Proses observasi ini mencakup empat tahapan utama, yaitu perhatian (attention), di 
mana individu fokus mengamati perilaku model; retensi (retention), kemampuan mengingat 
gerakan yang dipelajari; reproduksi (motor reproduction), kemampuan secara fisik menirukan 
gerakan tersebut; dan motivasi (motivation), yaitu dorongan internal maupun eksternal untuk 
melaksanakan gerakan tersebut secara konsisten. Contohnya, dorongan motivasi dapat muncul 
dari penghargaan sosial yang diberikan komunitas, rasa bangga mempertahankan identitas 
budaya, maupun harapan untuk menjadi bagian dari kelompok sosial yang dihormati. 

Keberadaan ruang-ruang budaya seperti sanggar seni dan acara ritual adat menjadi media 
penting bagi proses pembelajaran sosial ini. Anak-anak dan remaja secara langsung terlibat 
dalam latihan dan pertunjukan, sehingga mereka tidak hanya belajar gerakan tari, tetapi juga 
menginternalisasi nilai-nilai sosial dan filosofis yang terkandung dalam Picak Khakot. Misalnya, 



AJSH/5.3;3562-3568; 2025  3567 

gerakan tangan dan langkah kaki dalam tari ini tidak hanya indah secara artistik, tetapi juga 
mengandung simbol-simbol tentang hubungan manusia dengan alam dan leluhur, yang 
ditanamkan secara berulang melalui pengajaran dan pengalaman langsung. Dengan demikian, 
proses pembelajaran melalui observasi ini memperkuat pemahaman kultural sekaligus 
meningkatkan keterampilan teknis penari. 

Integrasi kedua teori ini menunjukkan bahwa transmisi Picak Khakot bukan sekadar 
transfer pengetahuan atau keterampilan teknis, melainkan sebuah proses sosial-kultural yang 
kompleks dan dinamis. Melalui proses transmisi budaya, nilai dan makna yang terkandung 
dalam tarian dapat dipertahankan dan dikontekstualisasikan sesuai perkembangan zaman. 
Sementara itu, melalui teori belajar sosial, terlihat jelas bagaimana individu secara aktif 
mempelajari dan menginternalisasi budaya tersebut melalui interaksi sosial dan pemodelan 
perilaku. 

Lebih jauh, dukungan dari keluarga, komunitas adat, lembaga pendidikan, dan media digital 
turut memperkuat dan memperluas proses transmisi ini. Keluarga berperan sebagai agen 
pertama dalam memperkenalkan budaya tari, komunitas adat memfasilitasi pelaksanaan ritual 
dan pertunjukan, lembaga pendidikan formal atau nonformal menyediakan ruang pembelajaran 
yang sistematis, dan media digital menjadi sarana penyebaran dan dokumentasi yang 
memungkinkan generasi muda mengakses pengetahuan dan motivasi lebih luas. Kondisi ini 
dapat menunjukkan, bahwa upaya pelestarian Picak Khakot di kabupaten Tanggamus tidak 
hanya bergantung pada keberadaan penari senior atau lembaga adat semata, tetapi juga pada 
keberlanjutan proses pembelajaran sosial dan transmisi budaya yang melibatkan berbagai aktor 
dan media dalam masyarakat. 

 
D. Kesimpulan  

 
Picak Khakot merupakan salah satu ekspresi budaya tradisional Lampung. Dikatakan 

sebagai ekspresi budaya, karena dalam produk budaya ini terkandung nilai estetika, spiritual, 
dan sosial yang tinggi. Keberlangsungan tarian ini sangat bergantung pada keberhasilan proses 
transmisi budaya antar generasi. Keberhasilan tersebut akan melanggengkan posisi Picak 
Khakot sebagai salah satu identitas budaya lokal. Berdasarkan hasil penelitian, transmisi Picak 
Khakot berlangsung melalui dua jalur utama, yaitu jalur formal dan informal. Jalur formal 
mencakup pelatihan di sanggar seni, kegiatan pembelajaran di lembaga pendidikan, dan 
pelibatan dalam event budaya yang terorganisir. Jalur informal mencakup pewarisan nilai dan 
keterampilan melalui keluarga, komunitas adat, dan interaksi sosial dalam kehidupan sehari-
hari. 

Proses transmisi yang terjadi di lapangan menunjukkan adanya bentuk pewarisan sistem 
simbolik dan makna kolektif yang dijaga melalui praktik budaya, ritual, dan komunikasi 
antargenerasi. Komunikasi tersebut secara bersamaan juga dipahami sebagai proses belajar 
melalui observasi, peniruan, dan internalisasi perilaku. Seluruh tahapan tersebut dilakukan oleh 
generasi muda berdasarkan model yang ditunjukkan langsung oleh tokoh panutan seperti 
penari senior, guru tari, atau tokoh adat. Proses ini dapat dilihat di kelompok-kelompok latihan 
atau ruang-ruang interaksi yang sering diciptakan atau diadakan oleh kalangan masyarakat 
sendiri. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberhasilan transmisi sangat dipengaruhi oleh 
keberadaan ruang-ruang budaya yang kondusif, keterlibatan aktif keluarga dan komunitas, 
serta pemanfaatan teknologi digital sebagai media penyebaran dan dokumentasi. Namun, 
tantangan tetap ada, seperti menurunnya minat generasi muda, keterbatasan akses pelatihan di 
daerah terpencil, dan kurangnya dukungan kebijakan yang berkelanjutan. Oleh karena itu, 
berikut ini beberapa saran dan rekomendasi strategis yang dapat dilakukan untuk menjaga 
eksistensi dan keberlanjutan Picak Khakot. Saran tersebut berupa pengutan sanggar seni 
tradisional, integrasi kurikulum muatan lokal,  pelatihan untuk pelatih (ToT), pemanfaatan 
media digital dan platform sosial, pelibatan komunitas adat dalam event budaya rutin, 
pendekatan keluarga sebagai agen sosial budaya, penerbitan dan dokumentasi ilmiah. Proses 
transmisi budaya Picak Khakot dapat terus berlangsung dengan strategi pelestarian yang 
terarah dan kolaboratif. Hal ini memperkuat identitas budaya lokal masyarakat Lampung dan 
sekaligus memperkaya khazanah budaya nasional Indonesia. 

 
 
 
 



3568   AJSH/5.3;3562-3568; 2025 

E. Referensi 
 

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. Prentice Hall. 
Denzin, N. K. (1978). The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods (2nd 

ed.). McGraw-Hill. 
Habsary, Dwiyana dkk. (2023). ‘Pendidikan Seni dalam Seni Bela Diri’, dalam JPKS (Jurnal 

Pendidikan dan Kajian Seni), Vol.8, No.1, April 2023. Halaman 1-13.  
Habsary, Dwiyana., dan Adzan, Nabilla Kurnia. (2024). Picak Khakot: Konsep Maskulinitas dalam 

Adat Sai Batin Semaka. Jakarta: BRIN. 
Spradley, J. P., & McCurdy, D. W. (1998). Conformity and Conflict: Readings in Cultural 

Anthropology. Longman. 
Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. SAGE Publications. 
Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. SAGE 

Publications. 
Moleong, L. J. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya. 
  


