Arus Jurnal Sosial dan Humaniora
(AJSH)
Website: http://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh Arden Jaya Publisher
Email: jurnal.ajsh@ardenjaya.com

ARUS JURNAL SOSIAL DAN HUMANIORA

Analisis Kepemimpinan dan Kebijakan Politik Utsman
Bin Affan dalam Pemerintahan Islam

INFO PENULIS | INFO ARTIKEL

SriYulyanti | ISSN: 2808-1307
Universitas [slam Negeri Sultan Maulana | Vol. 5, No. 3, Desember 2025
Hasanuddin Banten | https://jurnal.ardenjaya.com/index.php/ajsh

231340159.sriyulyanti@uinbanten.ac.id

Achmad Maftuh Sujana
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten

maftuhsujana@gmail.com

Ita Anita
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten

231340163.ita@uinbanten.ac.id

Amalia Nabilah
Universitas [slam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten

231340165.amalia@uinbanten.ac.id

Musfiroh
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten

231340172 .musfiroh@uinbanten.ac.id4

Fatya Alifatunnisa
Univeritas Islam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten

231340185.fatya@uinbanten.ac.id

© 2025 Arden Jaya Publisher All rights reserved

Saran Penulisan Referensi:

Yuyanti, S., Sujana, A. M., Anita., I, Nabila, A, Musfiroh., Alifatunnisa, F. (2025). Analisis Kepemimpinan
dan Kebijakan Politik Utsman Bin Affan dalam Pemerintahan Islam. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 5
(3), 4641-4646.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kepemimpinan dan kebijakan politik
Khalifah Utsman bin Affan dalam pemerintahan Islam, serta menelaah relevansinya
terhadap model kepemimpinan modern yang berlandaskan nilai keadilan, musyawarah,
dan kesejahteraan umat. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan historis melalui studi pustaka terhadap sumber-sumber literatur seperti
buku, jurnal, dan karya ilmiah yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Utsman
bin Affan dikenal sebagai pemimpin yang lembut, dermawan, dan visioner. Kebijakan
politiknya meliputi ekspansi wilayah Islam, kodifikasi dan standarisasi mushaf Al-
Qur’an, pembangunan infrastruktur publik, serta reformasi administrasi pemerintahan.
[a juga memberikan perhatian besar terhadap bidang pendidikan dengan membangun
madrasah, memperkuat sistem pembelajaran, dan mendorong perkembangan ilmu
pengetahuan. Meskipun kepemimpinannya diwarnai tuduhan nepotisme dan konflik
politik pada akhir masa pemerintahannya, secara keseluruhan Utsman bin Affan
berhasil memperkuat stabilitas pemerintahan dan memperluas peradaban Islam.
Kepemimpinan Utsman merepresentasikan perpaduan antara idealisme religius dan



4642 AJSH/5.3;4641-4646 2025

pragmatisme politik yang relevan sebagai inspirasi bagi model kepemimpinan Islam
masa kini.

Kata Kunci: Kepemimpinan Islam, Kebijakan Politik, Utsman bin Affan, Pemerintahan
Islam, Sejarah Peradaban

Abstract

This study aims to analyze the leadership and political policies of Caliph Uthman ibn
Affan within the framework of Islamic governance and to explore their relevance to
modern leadership models based on justice, consultation (shura), and public welfare.
Using a qualitative method with a historical approach through library research, the
study examines various academic sources including books, journals, and previous
scholarly works. The findings reveal that Uthman ibn Affan was a gentle, generous, and
visionary leader. His political policies included the expansion of Islamic territories, the
codification and standardization of the Qur’an, public infrastructure development, and
administrative reforms. Uthman also paid great attention to education by establishing
madrasas, improving learning systems, and supporting the advancement of scientific
knowledge. Although his leadership faced accusations of nepotism and internal political
conflicts in its later years, overall, Uthman successfully strengthened governmental
stability and expanded the Islamic civilization. His leadership represents a synthesis of
religious idealism and political pragmatism, serving as a valuable model for
contemporary Islamic leadership.

Key Words: Islamic Leadership, Political Policy, Uthman ibn Affan, Islamic
Governance, Civilization History

A. Pendahuluan

Kepemimpinan dalam Islam memiliki peranan penting dalam membentuk tatanan sosial
yang berkeadilan, harmonis, dan berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. Sejak masa Nabi
Muhammad SAW, konsep kepemimpinan tidak hanya dipahami sebagai kekuasaan politik,
tetapi juga sebagai amanah untuk menegakkan keadilan dan menuntun umat menuju
kemaslahatan. Setelah wafatnya Rasulullah SAW, sistem pemerintahan Islam berkembang
melalui lembaga khilafah yang mengedepankan prinsip syura (musyawarah), ‘adalah (keadilan),
dan maslahah (kemaslahatan umat). Masa Khulafaur Rasyidin menjadi cerminan penerapan
nilai-nilai tersebut secara nyata. Di antara empat khalifah pertama, Khalifah Utsman bin Affan
menempati posisi yang istimewa karena kepemimpinannya membawa perubahan besar dalam
sistem pemerintahan Islam.

Utsman bin Affan dikenal sebagai sosok pemimpin yang berakhlak lembut, dermawan, dan
memiliki sifat malu yang tinggi. Dalam masa pemerintahannya yang berlangsung selama dua
belas tahun (23-35 H/644-656 M), ia menghadapi berbagai tantangan seiring meluasnya
wilayah Islam dan meningkatnya kompleksitas urusan negara. Namun, dengan karakter sabar
dan penuh kehati-hatian, Utsman mampu mengelola dinamika politik dengan tetap berpijak
pada nilai-nilai Al-Qur’an dan sunnah. Menurut Muzakki dan Tyas (2022), kebijakan politik yang
diterapkannya meliputi perluasan wilayah kekuasaan, standarisasi mushaf Al-Qur’an,
pengangkatan pejabat negara, serta pembangunan infrastruktur publik yang bermanfaat bagi
masyarakat luas. Semua kebijakan tersebut bertujuan untuk memperkuat stabilitas
pemerintahan sekaligus menjaga persatuan umat.

Hidayat dan Istianah (2025) menegaskan bahwa masa kepemimpinan Utsman bin Affan
merupakan tonggak penting dalam sejarah pemerintahan Islam. Melalui kebijakan kodifikasi
mushaf, ia berupaya mencegah perpecahan di kalangan umat. Langkah tersebut menunjukkan
visi kepemimpinan yang tidak hanya administratif, tetapi juga spiritual dan visioner. Meskipun
pada paruh akhir kepemimpinannya muncul berbagai tuduhan seperti nepotisme dan konflik
politik, Utsman tetap mempertahankan prinsip keadilan dan kejujuran dalam mengambil
keputusan, bahkan hingga akhir hayatnya. Sikap ini menggambarkan integritas seorang
pemimpin sejati yang menjadikan amanah sebagai bentuk ibadah.

Sementara itu, penelitian Desri et al. (2023) menggambarkan gaya kepemimpinan Utsman
sebagai kombinasi antara kepemimpinan demokratis dan profetik, di mana ia selalu melibatkan
para sahabat dalam musyawarah, memberi ruang bagi rakyat untuk menyampaikan pendapat,
serta bersikap terbuka terhadap kritik. Gaya kepemimpinan ini berpadu dengan keteladanan



AJSH/5.3;4641-4646 2025

moral yang kuat, seperti dijelaskan Husna et al. (2023), bahwa Utsman senantiasa
memperhatikan kebutuhan rakyatnya, menjunjung tinggi keadilan sosial, dan menjaga
keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. Hal ini menunjukkan bahwa kepemimpinan
Utsman tidak hanya berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga pada pengabdian dan
kesejahteraan umat. Lebih lanjut, Samudera et al. (2025) menyebutkan bahwa pemerintahan
Utsman bin Affan memperlihatkan kemajuan signifikan dalam bidang administrasi dan politik.
Ia membentuk struktur pemerintahan yang lebih tertata, mengatur keuangan negara secara
sistematis, serta memperluas jaringan ekonomi dan dakwah ke berbagai wilayah. Seluruh
kebijakan tersebut menunjukkan bahwa kepemimpinan Utsman berorientasi pada
kemaslahatan dan keberlanjutan pemerintahan Islam.

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam
karakter kepemimpinan dan kebijakan politik Khalifah Utsman bin Affan dalam pemerintahan
Islam, serta menelaah bagaimana nilai-nilai kepemimpinannya yang berlandaskan Al-Qur’an
dan sunnah dapat menjadi inspirasi bagi model kepemimpinan modern yang menekankan
keadilan, musyawarah, dan kesejahteraan umat.

B. Metodologi

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis yang dilakukan
melalui studi pustaka (library research), yaitu dengan menelaah berbagai literatur ilmiah yang
relevan mengenai kepemimpinan dan kebijakan politik Utsman bin Affan. Metode studi pustaka
dipilih karena penelitian ini berfokus pada penelusuran data melalui sumber-sumber tertulis
seperti buku, jurnal, dan karya ilmiah terdahulu tanpa melibatkan observasi lapangan
(Sugiyono, 2019). Data dianalisis secara deskriptif-analitis, dengan cara menguraikan isi
sumber, membandingkan pandangan antar penulis, serta menafsirkan hasil kajian untuk
memperoleh pemahaman yang objektif tentang sistem pemerintahan Islam pada masa Utsman
bin Affan (Syamsuddin, 2019).

C. Hasil dan Pembahasan

Pada masa kepemimpinannya, Khalifah Utsman bin Affan dikenal sebagai pemimpin yang
senantiasa menerapkan musyawarah dalam mengambil keputusan sebagai bentuk
kedekatannya dengan rakyat. Prinsip keadilan, pemberian penghargaan (reward), serta
pendekatan persuasif selalu menjadi dasar dalam menyelesaikan persoalan di tengah
masyarakat. Salah satu wujud nyata kebijakan penting Utsman ialah pengumpulan mushaf Al-
Qur'an menjadi satu kesatuan yang dikenal sebagai Mushaf Utsmani. Meskipun demikian,
sejumlah Kkebijakan yang diambilnya menuai Kkritik, terutama tuduhan nepotisme, yang
kemudian dimanfaatkan oleh pihak-pihak tertentu untuk menyusun konspirasi politik dengan
tujuan menjatuhkannya. Tuduhan tersebut pada dasarnya merupakan bentuk intrik politik dari
kelompok yang memiliki kepentingan terhadap kekuasaan.

Utsman bin Affan, sahabat dekat Rasulullah SAW, merupakan khalifah ketiga dalam sejarah
peradaban Islam. Semasa Rasulullah masih hidup, Utsman dikenal sebagai penulis wahyu dan
sekretaris pribadi Nabi, serta berperan penting dalam pembukuan Al-Qur’an secara sistematis
pada masa kekhalifahannya. Hubungan kekerabatannya dengan Rasulullah berasal dari garis
keturunan yang sama pada ‘Abdu Manaf, di mana Rasulullah berasal dari Bani Hasyim,
sedangkan Utsman dari Bani Umayyah—dua suku yang sebelum Islam sering bersaing dalam
berbagai bidang kehidupan. Oleh sebab itu, keislaman Utsman dianggap sebagai peristiwa yang
bersejarah, heroik, dan berpengaruh besar bagi masyarakat Quraisy.

Selama pemerintahannya, Utsman melakukan sejumlah perubahan dan kebijakan,
termasuk mengangkat beberapa anggota keluarganya untuk menempati jabatan publik
strategis. Kebijakan ini menimbulkan persepsi negatif di kalangan masyarakat dan menjadi
salah satu penyebab munculnya gerakan oposisi yang berujung pada pemberontakan dan
pembunuhan dirinya. Utsman diangkat sebagai khalifah pada usia 70 tahun dan memimpin
selama 12 tahun (23-35 H/644-656 M), yang terbagi menjadi dua fase: enam tahun pertama
berjalan stabil dan penuh keberhasilan, melanjutkan kebijakan Khalifah Umar bin Khattab;
sedangkan enam tahun terakhir ditandai dengan kekacauan dan gejolak politik.

Sifat pribadi Utsman yang lembut dan pemalu membuatnya sering kesulitan bersikap tegas,
terutama dalam pengangkatan pejabat yang berasal dari kerabat dekatnya. Hal inilah yang
menimbulkan kesan bahwa ia bersikap kurang objektif. Namun demikian, pada masa awal
pemerintahannya, kekhalifahan Islam mencapai puncak kejayaan, dengan wilayah yang meluas



4644 AJSH/5.3;4641-4646 2025

dan masyarakat yang hidup dalam keamanan, ketertiban, dan kesejahteraan sebelum akhirnya
muncul konflik internal akibat pemberian kekuasaan berlebih kepada Bani Umayyah, yang
menimbulkan ketidakpuasan dan pemberontakan dari berbagai pihak.(Akmalia, 2018)

Pada masa pemerintahan Khalifah Utsman bin Affan, bidang pendidikan memiliki peranan
yang sangat penting dan menunjukkan berbagai kemajuan. Beberapa aspek yang menonjol di
antaranya adalah penyebaran ajaran Islam, pengorganisasian pendidikan, serta pengembangan
ilmu pengetahuan. Utsman memberikan perhatian besar terhadap pendidikan sebagai sarana
dakwah dan pembangunan umat. Melalui pendirian madrasah-madrasah, beliau berupaya
memperluas pemahaman masyarakat terhadap ajaran Islam dan memperkuat keilmuan umat di
berbagai wilayah kekuasaan Islam. Selain itu, Utsman bin Affan juga dikenal sebagai tokoh yang
mengatur sistem pendidikan secara lebih terstruktur. la memperkenalkan model pembelajaran
yang terorganisir di lembaga-lembaga pendidikan yang didirikannya, dengan tujuan
meningkatkan mutu dan efektivitas proses belajar mengajar. Tidak hanya berfokus pada
pendidikan agama, Utsman juga mendorong kemajuan ilmu pengetahuan umum, termasuk
bidang-bidang seperti matematika, astronomi, kedokteran, dan ilmu sosial. Dukungan terhadap
para ulama dan ilmuwan menjadikan masa pemerintahannya sebagai salah satu periode
penting dalam perkembangan intelektual dunia Islam.

Khalifah Utsman pun memberikan perhatian besar terhadap pembangunan infrastruktur
pendidikan. [a membangun fasilitas belajar seperti madrasah, perpustakaan, dan tempat belajar
lainnya untuk menunjang kegiatan ilmiah. Selain pendidikan formal, beliau juga menaruh
perhatian pada literasi masyarakat umum, dengan mendorong umat Islam agar mampu
membaca dan menulis. Upaya ini diiringi dengan pengawasan terhadap kurikulum pendidikan,
agar materi pelajaran tetap berlandaskan nilai-nilai Islam dan relevan dengan kebutuhan
masyarakat. Dari berbagai langkah tersebut, tampak bahwa Utsman bin Affan berperan besar
dalam memajukan dunia pendidikan Islam, baik dalam aspek kelembagaan, keilmuan, maupun
pembangunan moral dan spiritual umat.

Kepemimpinan dalam Islam tidak hanya terbatas pada aspek kekuasaan politik, tetapi juga
mencakup tanggung jawab moral, spiritual, dan sosial terhadap umat. Prinsip ini tampak jelas
dalam figur Khalifah Utsman bin Affan, pemimpin ketiga dari Khulafaur Rasyidin. Ia bukan
sekadar penguasa politik, melainkan sosok yang memainkan peran penting dalam membangun
dan memperluas peradaban Islam (Iramadhania et al, 2024). Dikenal karena
kedermawanannya, kebijaksanaannya dalam pengambilan keputusan, serta pandangan
visionernya terhadap kemajuan umat, Utsman menjadi contoh pemimpin yang berpengaruh dan
inspiratif. Selama dua belas tahun masa kepemimpinannya, beliau berhasil membawa
masyarakat Arab menuju transformasi besar yang menjadikan dunia Islam stabil dan disegani
(Black, 2006).

Ketika nilai-nilai kepemimpinan seperti yang dicontohkan oleh Utsman bin Affan tidak lagi
diikuti, timbul berbagai krisis dalam kehidupan sosial dan politik umat. Ketiadaan teladan
kepemimpinan yang berintegritas dapat memicu melemahnya keadilan sosial, meningkatnya
kesenjangan kekuasaan, dan menurunnya kepercayaan publik terhadap otoritas. Utsman
dikenal sebagai pemimpin yang lembut, dermawan, dan menjunjung tinggi persatuan serta
penyebaran Islam dengan cara yang damai dan inklusif. Ketika prinsip-prinsip ini diabaikan,
maka muncul kecenderungan otoritarianisme, praktik korupsi, penyalahgunaan kekuasaan, dan
konflik horizontal. Tanpa pemimpin yang berpegang pada nilai keadilan, musyawarah, dan
tanggung jawab sebagaimana dicontohkan Utsman, masyarakat rentan terhadap perpecahan,
munculnya dominasi kepentingan kelompok, serta melemahnya institusi keumatan karena
hilangnya arah dan keteladanan moral.

Selama masa pemerintahannya, Utsman bin Affan berhasil mencapai berbagai kemajuan
penting yang menjadi dasar bagi perkembangan Islam di masa berikutnya (Hayani et al., 2025).
Salah satu pencapaiannya yang paling monumental adalah pengkodifikasian Al-Qur’an menjadi
mushaf standar, yang berperan besar dalam menjaga keaslian dan keseragaman bacaan umat
Islam di seluruh wilayah. Selain itu, beliau juga melanjutkan ekspansi wilayah Islam,
memperluas cakupan dakwah dan pengaruh pemerintahan Islam. Namun demikian, masa
kepemimpinan Utsman juga menghadapi sejumlah tantangan internal dan eksternal. Fitnah dan
pemberontakan yang muncul di akhir pemerintahannya menjadi bukti betapa kompleksnya
mengelola kekuasaan dalam wilayah Islam yang semakin luas dan beragam (Mariyono, 2024).

Khalifah Utsman bin Affan memimpin selama 12 tahun (23-35 H/644-656 M) dan masa
pemerintahannya memiliki sejumlah kebijakan penting yang berpengaruh besar dalam sejarah
Islam. Dalam upayanya memperkuat kekhalifahan, Utsman melakukan ekspansi wilayah yang
signifikan sebagai respons terhadap faktor ideologi, perubahan lingkungan, dan kebutuhan



AJSH/5.3;4641-4646 2025

pemerintahan yang semakin besar. la dikenal memperkuat armada laut sebagai inovasi
strategis untuk mempertahankan serta memperluas wilayah kekuasaan Islam, sekaligus
menjaga jalur perdagangan dan komunikasi antarprovinsi.

Selain ekspansi wilayah, Utsman juga melaksanakan kodifikasi serta standarisasi mushaf
Al-Qur’an, yang kemudian dikenal dengan Mushaf Utsmani, agar bacaan dan penulisan Al-
Qur’an di seluruh wilayah Islam seragam dan terjaga kemurniannya. Kebijakan ini merupakan
langkah penting untuk menjaga kesatuan umat dan menghindarkan perpecahan akibat
perbedaan bacaan.

Dalam pemerintahannya, Utsman juga menerapkan prinsip musyawarah (syura) sebagai
dasar pengambilan keputusan, namun pada praktiknya ia mulai mengangkat banyak anggota
keluarganya sebagai pejabat penting, terutama gubernur di berbagai wilayah kekuasaan.
Kebijakan ini menimbulkan tuduhan nepotisme dan menjadi sumber konflik politik serta
ketidakpuasan di kalangan rakyat. Pemberontakan dan penentangan terhadap kebijakan ini
berkembang terutama pada tahun-tahun terakhir pemerintahannya. Namun, sisi lain kebijakan
tersebut juga merupakan usaha pragmatis untuk menjaga stabilitas dan efisiensi pemerintahan
terhadap wilayah yang sangat luas.

Utsman melakukan pembangunan fisik yang signifikan seperti perluasan Masjidil Haram di
Mekah dan Masjid Nabawi di Madinah. Selain itu, dia menaruh perhatian pada pembangunan
infrastruktur dan pertanian guna meningkatkan kesejahteraan ekonomi serta mempermudah
aktivitas sosial-keagamaan umat Islam. Pembangunan ini menjadi bagian dari upaya
meningkatkan kesejahteraan rakyat sekaligus memperkuat jaringan sosial dan keagamaan.
Pengelolaan keuangan negara dilaksanakan secara teratur melalui lembaga Baitul Mal yang
diorganisasi dengan baik. Utsman juga membentuk sistem keamanan yang mencakup kepolisian
dan pembentukan angkatan laut untuk menjaga ketertiban dan stabilitas politik di pusat
maupun wilayah-wilayah kekuasaan.

Meskipun demikian, masa pemerintahan Utsman tidak terlepas dari krisis internal akibat
tuduhan nepotisme dan intrik politik, yang memicu ketegangan sosial dan politik hingga
berakhir pada pembunuhan beliau. Banyak sejarawan berpendapat bahwa tuduhan tersebut
sebagian merupakan strategi politik dari para pesaing yang ingin merebut kekuasaan, sehingga
konteks politik pada masa itu sangat kompleks.

Secara keseluruhan, kepemimpinan Utsman bin Affan merupakan jembatan penting antara
idealisme pemerintahan para khalifah awal dengan pragmatisme pengelolaan sebuah imperium
yang luas dan kompleks. Kebijakannya memperlihatkan upaya adaptasi terhadap tantangan
zaman sekaligus memicu dinamika politik yang signifikan dalam sejarah Islam.

D. Kesimpulan

Kepemimpinan Khalifah Utsman bin Affan merupakan salah satu periode penting dalam
sejarah pemerintahan Islam yang menunjukkan perpaduan antara nilai-nilai spiritual, moral,
dan politik. Sebagai khalifah ketiga dari Khulafaur Rasyidin, Utsman dikenal sebagai pemimpin
yang lembut, dermawan, dan berjiwa visioner. Melalui kebijakan-kebijakannya seperti ekspansi
wilayah Islam, kodifikasi dan standarisasi mushaf Al-Qur’an, pembangunan infrastruktur publik,
serta reformasi administrasi pemerintahan, beliau berhasil memperkuat fondasi pemerintahan
Islam dan memperluas pengaruh peradaban Islam di berbagai wilayah.

Selain keberhasilannya di bidang politik dan pemerintahan, Utsman juga berperan besar
dalam pengembangan pendidikan dan ilmu pengetahuan. Pendirian madrasah, peningkatan
sistem pembelajaran, serta dukungan terhadap ulama dan ilmuwan menjadikan masa
pemerintahannya sebagai salah satu fase penting dalam kemajuan intelektual dunia Islam.
Namun demikian, tuduhan nepotisme dan konflik politik pada akhir pemerintahannya
menunjukkan kompleksitas tantangan yang dihadapi dalam mengelola kekuasaan di wilayah
yang semakin luas dan beragam

Secara keseluruhan, kepemimpinan Utsman bin Affan mencerminkan keseimbangan antara
idealisme religius dan pragmatisme politik. Keteladanan beliau dalam menjunjung tinggi
keadilan, musyawarah, dan tanggung jawab sosial memberikan pelajaran berharga bagi model
kepemimpinan Islam kontemporer. Nilai-nilai tersebut tetap relevan hingga kini, terutama
dalam membangun pemerintahan yang berlandaskan moralitas, keadilan, dan kesejahteraan
umat.



4646 AJSH/5.3;4641-4646 2025

E. Referensi

Desri, S., Nazaruddin, E., Ikhsan, S., Syadiq, A., & Hutasuhut, N. N. (2023). Gaya Kepemimpinan
Utsman Bin Affan Pada Masa Kepemimpinannya. INNOVATIVE: Journal of Social Science
Research, 3(3), 8255-8262. https://j-innovative.org/index.php/Innovative

Haekal, M. H. (2013). Usman bin Affan (Terj. A. Audah). Bogor: Pustaka Litera AntarNusa.

Hasbullah. (2015). Kebijakan pendidikan dalam perspektif teori, aplikasi, dan kondisi objektif
pendidikan di Indonesia. Jakarta: Rajawali Press.

Hidayat, T., Istianah, Aprilianti, T., Syafe’i, M., & Anwar, S. (2025). Sejarah Peradaban Islam Masa
Kepemimpinan Khalifah ‘Usman Bin ‘Affan Radiallahu ‘Anhu. Tarikh: Journal of Islamic
History & Civilization, 1(1), 64-83. https://doi.org/10.61630/trjihc.v1il1.5

Karim, M. A. (2009). Sejarah pemikiran dan peradaban Islam. Yogyakarta: Pustaka Book
Publisher.

Katsir, I. (2012). Perjalanan hidup empat khalifah Rasul yang agung (Terj. A. 1. Al-Atsari).
Jakarta: Darul Haq.

Samudera, M. A., Rizzaky H., M. 0., Musyafa, M. Z., Madan Saputra, A.R.W., & Latua, A. (2025).
Sistem pemerintahan pada masa Utsman bin Affan. Jurnal Psikososial dan Pendidikan, 1(1),
75-81.

Samudera, M. A,, Rizzaky, M. 0., Musyafa, M. Z., Pradana, A. R. W,, & Latua, A. (2025). Sistem
Pemerintahan pada Masa Utsman Bin Affan. Psikosospen: Jurnal Psikososial dan
Pendidikan, 1(1), 75-78.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Syamsuddin, M. (2019). Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Yogyakarta: Ombak.

Tyas, N. R,, & Muzakki, M. (2022). Kebijakan Politik Khalifah Utsman Bin Affan Menurut Buku
Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) Kurikulum 2013. Jurnal PAIDA, 1(2), 130-133.

Wahyuni, S., Lestari, A. R., Mulyani, M., Zuhri, M. T., Munawaroh, N., & Masripah. (2025). Sejarah
Kepemimpinan Utsman Bin Affan: Analisis Peranannya dalam Perkembangan Peradaban
Islam. Action Research Journal Indonesia (ARJD), 7(2), 706-720.
https: //journal.nahnuinisiatif.com/index.php /AR]I/article /view



https://j-innovative.org/index.php/Innovative
https://doi.org/10.61630/trjihc.v1i1.5
https://journal.nahnuinisiatif.com/index.php/ARJI/article/view

